

#### SÉOUDAT CHLICHIT

La Séoudat Chlichit de ce Chabbat est offerte par Alain et Michel Look à la mémoire de leur mère Fiby bat Douané Z'L'.

Et **Par Mme Jeanine Ittah** sous forme de Séoudat Hodaa

### **DÉCÈS**

Nous avons annoncé dimanche dernier le décès de Mme Solange Solica bat Mazal Z'L' mère de Ruth, Claude et Michel Amselem et grand-mère de Julian Chemtov.

Au nom de notre Rav et de tout le kahal nous adressons nos sincères condoléances à la famille. Baroukh Dayan Ha Emeth.



# Kfar Chabad Mashpia (mentor spirituel) apprend que son fils est un héros du champ de bataille

Une mère et son fils se sont approchés du stand Tefillin du mouvement Habad à Ashdod, demandant de réciter la bénédiction duGomel pour leur survie miraculeuse au massacre du 7 octobre.

Ce qui s'est passé ensuite les a tous émus. Tenant un stand de Tefilines dans un centre commercial d'Ashdod, le rabbin Mashpia Michael Taib de Kfar Chabad entend de nombreuses histoires intéressantes, mais celle qui a eu lieu récemment était exceptionnellement unique. Une mère et son fils qui vivaient dans le kibboutz de Kfar Aza, dans le sud d'Israël, se sont approchés du stand Tefillin pour demander de mettre des Tefillin sur le fils. Ils ont également demandé de réciter la bénédiction « HaGomel » d'action de grâce à Hachem. Ils ont déclaré avoir vécu un miracle, après avoir été secourus par des soldats israéliens de leur domicile lorsque les terroristes du Hamas ont lancé leur massacre du 7 octobre. Rabbi Taib les a aidés à dire la bénédiction et à mettre les Tefilines. Il a ensuite mentionné que deux de ses fils, Mendel et Zalman, servent dans l'armée israélienne et se trouvent actuellement à Gaza pour combattre le Hamas. Intéressée, la femme a demandé à voir une photo des garçons et a immédiatement

## **HORAIRES DES PRIÈRES**

| Vendredi 29 décembre                      |        |
|-------------------------------------------|--------|
| Hodou                                     | 07h 00 |
| Allumage 16h 01 Minha suivie de Arbit     | 16h 00 |
| <u>Chabbat</u>                            |        |
| Chahrit Hodou                             | 09h 00 |
| Tehilim / Minha suivi de séoudat chlichit | 15h 50 |
| Arbit fin du Chabbat                      | 17h 10 |
| <u>Dimanche</u>                           |        |
| Chahrit Hodou                             | 08h 15 |
| Minha / Arbit                             | 16h 05 |
| <b>Lundi 1er janvier</b>                  |        |
| Hodou                                     | 08h 15 |
| Minha suivi de Arbit                      | 16h 10 |
| Mardi au jeudi                            |        |
| Hodou                                     | 07h 00 |
| Minha suivi de Arbit                      | 16h 10 |
| Vendredi 5 janvier                        |        |
| Hodou                                     | 07h 00 |

Minha suivie de Arbit

16h 10

### **NAHALOT**

Allumage 16h 08

Dimanche 19 Tevet, 31 décembre

Messod Ohayon Z'L', frère d'armand Ohayon

Lundi 20 Tevet, 1er janvier

Tsadik Rabbi Moshé ben Maïmon, Ha Rambam,

Maïmonide Z'TS'L' (Tibériade)

Tsadik Rabbi Yaacob Abouhatsera Z'Ts'L

(Damenhour Egypte)

Mordecai Elfassi Z'L', père de Bernard et Joseph Elfassi

Haim Chocron Z'L', père de Kelly Guindi

Fréha Aziza Z'L', sœur de David Aziza

Elie Naim Z'L', père de Moshé Naim

Mardi 21 Tevet 2 janvier

Salomon Bensmihen Z'L, Oncle de Yossef Bensimon

Myriam Bat Sultana Z'L, Soeur de Maurice Kanfo

Mercredi 22 Tevet 3 janvier

Mimoun Malka Z'L, Père de Rosette Knafo

Rahamim Sachs Z'L. Père de Isaac Sachs

Jeudi 23 Tevet 4 janvier

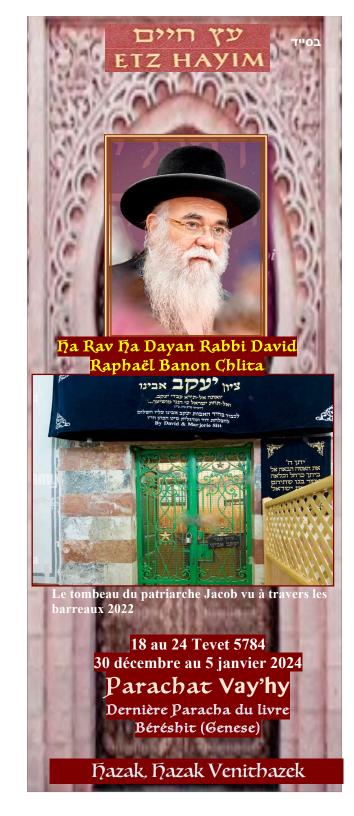
Abraham Pinto Z'L, Frère de Prosper Pinto

Jacob Benchimol Z'L, Père de Simon Benchimol

Vendredi 24 Tevet 5 janvier

Fiby Look Z'L, mère d'Alain Look

Lev Arye Raphaël Chriqui Z'L' fils de Oren et Rebecca Langburt et petit fils de Sion et Sonia Chriqui et de Zeev et Shelly Langburt





## VAY'HI « Jugez chaque personne favorablement »

Les commentaires cidessous ont été élaborés le plus fidèlement possible à partir de notes prises lors de shiourim de notre Rav et Dayan Rabbi David R. Banon Chlita

Quand les frères de Yossef virent que leur père était mort, ils dirent : « Peut-être que Yossef nous haïra et nous rendra tout le mal que nous lui avons fait ». Alors ils envoyèrent un mot à Yosef « Pardonne, je te prie, la transgression de tes frères » et Yosef pleura pendant qu'ils lui parlaient.

Rachi commente que la cause de l'anxiété des frères était que Yossef avait cessé de les inviter à dîner avec lui. Yossef était confronté à un dilemme difficile. D'une part, maintenant que Yaakov n'était plus là pour le placer en bout de table, il ne lui convenait plus de s'y asseoir. D'un autre côté, il était le dirigeant de l'Égypte et, du point de vue des Égyptiens, il devait défendre une certaine image publique d'autorité. Dans son désir de faire oublier le conflit avec ses frères, il craignait de créer une situation où ils le considéreraient à nouveau comme se plaçant audessus d'eux. La solution de Yossef fut d'éluder le problème en n'invitant plus ses frères.

Cependant, il n'a pas pris en compte la manière dont ils percevraient cela. De leur point de vue, ils avaient toutes les raisons de croire que les relations entre eux étaient encore tendues et fragiles. En effet, cela est confirmé par l'explication de Rachi: la fosse était un site avec des associations traumatisantes pour Yossef.

Il est probable que tout au long de sa vie, il ait porté le souvenir de la peur et de la souffrance qu'il y avait vécues, en tant qu'esclave à la merci des autres. Afin de s'occuper de cette affaire psychologique inachevée et d'en finir, Yossef souhaitait retourner dans la fosse en homme libre, pour se débarrasser du traumatisme : « Ses intentions étaient purement pour le bien du Ciel ». Mais ici aussi, il n'a pas réfléchi à la manière dont ses frères interpréteraient son comportement : « Maintenant, il se souvient de la fosse! nous

pensions que tout était fini, mais il n'a visiblement pas oublié » C'est pourquoi le verset nous dit : « Et ils ont dit : Peut-être que Yosef nous détestera »

La réaction de Yossef à l'annonce des frères concernant la « demande » de miséricorde de Yaakov suit le même schéma. Il pleure. Il avait cru que tout était oublié, que ses actions d'enfant ne faisaient plus partie de la mémoire de personne, tant il avait été si généreux envers sa famille en tant que dirigeant de l'Égypte. Il croyait qu'il existait désormais de bonnes et solides relations entre lui et ses frères. Soudain, il se rend compte que c'était une illusion : non seulement ils n'avaient pas oublié, mais même Yaakov n'avait pas oublié! L'illusion est brisée; tout commence à faire surface. La rancune et les soupçons sont toujours là.

Tout ce bouleversement dans les relations entre frères résulte d'un manque de compréhension mutuelle, d'un manque de respect mutuel et, surtout, d'un manque de confiance réciproque. Si Yossef avait vraiment cru en ses relations étroites avec ses frères, il les aurait convoqués et aurait discuté du problème avec eux. Cependant, la réalité est que les frères ne se font pas entièrement confiance et ne se considèrent pas encore comme agissant uniquement « pour l'amour du Ciel ». C'est la source de la tension et de l'anxiété que nous rencontrons dans notre parasha.

Rabbi Yohanan dit: Il y a six choses dont une personne récolte les bénéfices dans ce monde, tandis que leur récompense l'attend dans le monde à venir. Ce sont : faire preuve d'hospitalité envers les invités, rendre visite aux malades, méditer dans la prière, se lever tôt pour le beit midrash, élever ses enfants à l'étude de la Torah et juger favorablement son prochain.

La liste des activités dont les bénéfices sont récoltés dans ce monde alors que la récompense les attend dans le monde à venir est quelque peu différente : honorer les parents, les actes de bonté et faire la paix entre les gens. Comment concilier ces deux listes ? L'une des réponses proposées est que les six éléments énumérés par Rabbi Yohanan sont inclus dans les trois catégories énoncées dans la Mishna. Rachi explique :

Celui qui juge favorablement son ami est inclus dans la catégorie de ceux qui apportent la paix, car lorsque quelqu'un décide [de considérer le comportement de son ami] sous un jour positif et dit : « Il n'a pas délibérément

péché contre moi dans cet acte ; il doit avoir a été contraint [par des circonstances extérieures d'agir de cette manière], ou ses intentions étaient bonnes » il crée ainsi la paix entre eux.

Ne pas juger favorablement son prochain crée un problème à deux niveaux : il y a la vision étroite, qui concerne l'offense personnelle vécue par l'individu concerné ; et il y a la vision plus large des ramifications sociales. Une société construite de telle manière que personne ne peut compter sur les autres et que tout le monde est toujours considéré avec suspicion est une société défectueuse.

Une société dans laquelle les portes sont toujours verrouillées n'est pas du tout différente d'une société dans laquelle personne ne verrouille jamais sa porte. « Avec justice tu jugeras ton prochain », de deux manières : en s'adressant au juge et en s'adressant à la société. Tout comme l'importance d'avoir des juges exerçant un jugement juste est clairement évident et compris par tous, de même il est également important que chaque individu juge favorablement son prochain. Le concept de « saine suspicion » n'a aucune source dans les enseignements de nos Hakhamim. Certes, c'est parfois nécessaire, mais notre aspiration doit toujours être de renforcer les relations sociales et de parvenir à une situation où il n'y a pas de suspicion, mais seulement un respect mutuel. C'est une société qui vit dans une véritable paix.

Cette idée a des conséquences sur nos relations avec les Juifs laïcs, parallèlement à l'opposition justifiée et nécessaire à leurs opinions, n'est-il pas approprié que nous nous abstenions de rejeter catégoriquement la possibilité qu'ils soient véritablement motivés « pour l'amour du Ciel » ? Devons-nous toujours insister pour les accuser tous d'agir selon des intérêts personnels et de considérer nous-mêmes comme agissant « pour l'amour du Ciel » ? Cette approche n'est ni vraie ni saine. « Jugez chaque personne favorablement » (Avot)

## KFAR CHABAD MASHPIA .. (suite)

fondu en larmes en voyant la photo. Reconnaissant le visage de Mendel, la femme a fondu en larmes en disant : « Votre fils est le commandant du bataillon Rotem Givati, qui nous a sauvés de chez nous. »