

#### SIYOUM SEPHER TORAH

Benjamin Romano et ses frères annoncent le Syoum d'un Sepher Torah le dimanche 5 novembre à la mémoire de leur père Eliyahou ben Ziva Z'L' et de leur mère Stella Esther bat Rahel Z'L' La célébration aura lieu B'H' au 1937 E 14th street

Brooklyn N.Y

#### 10<sup>ème</sup> ANNIVERSAIRE DE NOTRE CONSEILLÈRE MUNICIPALE

Aglaia Revelakis est une fervente supportrice de notre communauté, un appui de notre part lui ferait plaisir. Des repas Kosher seront servis.



## Le message des siècles Rav Haim Chnéor

Nisebaum. (suite page suivante)

La tragédie qui a frappé Israël touche chacun et nous ne pouvons pas entendre la Torah sans en entendre les échos. Et voici qu'y retentit l'éternel appel de D.ieu. Voici qu'll ordonne à Abraham, le premier de nos ancêtres : « Va, quitte ta terre... et va vers le lieu que Je te montrerai. » En une phrase tout est dit et le cadre de l'histoire à venir se met en place : D.ieu donne à Abraham et à sa descendance la terre qui, des générations plus tard, portera le nom de Terre d'Israël. Et, dans ces paroles majeures, il y a comme une fondation Car ce monde est parfois bien tumultueux et

### **HORAIRES DES PRIÈRES**

Vendredi 27 octobre Hodou 07h 00 Allumage 17h 32 Minha/Arbit 17h 30 Shabbat Chahrit Hodou 09h 00 Tehilim / Minha suivi de séoudat chlichit 17h 05 Arbit fin du Chabbat 18h 33 Dimanche Chahrit Hodou 08h 15 Minha / Arbit 17h 40 Lundi au jeudi Hodou 07h 00 Minha/Arbit 17h 40 Vendredi 3 novembre Hodou 07h 00 Allumage 17h 10 Minha – Arbit 17h 30

#### Kollel

(les changements s'il y a lieu seront annoncés)

Jonathan Oiknine donne des cours de Guèmara et autres. En semaine, du lundi au jeudi le matin de 9h a 11h. En soirée, lundi et mercredi à 8h15pm.

#### **NAHALOT**

Samedi 13 Heshvan, 28 octobre

Hanna bat Simha Z'L, mère d'Elie Azoulay

Dimanche 14 Heshvan, 29 octobre

Abraham Itshak Oiknine Z'L, oncle de Yossef Oiknine Makhlouf Bendayan Z'L', père de Messod Bendayan Maurice Amram ben Simha Z'L', frère de Mireille Abitbol, de Sidney Loeub et de Lison Wizman Simone Cohen Z'L', Soeur de Danielle Azoulay Benjamin Niddam bar Rachel Z'L, frère d'Emile Niddam

Lundi 15 Heshvan, 30 octobre

Rachel Saleh Z'L, fille de Saleh Elie

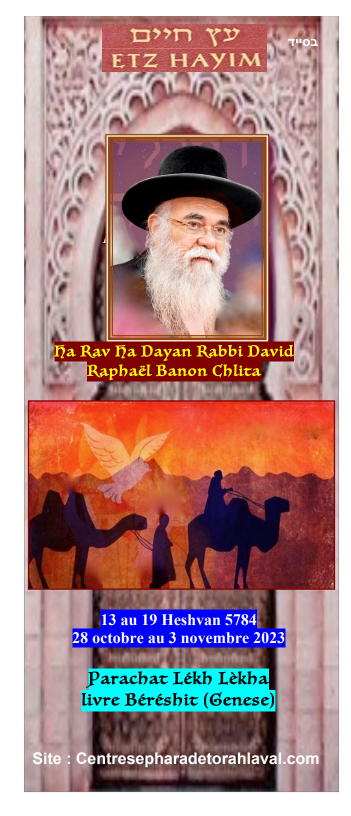
Mardi 16 Heshvan, 31 octobre

Issa bet Zohra Z'L', belle-mère de Meyer Dadoun



#### SÉOUDAT CHLICHIT

La famille d'Elie Azoulay offre la séoudat chlichit de ce Chabbat à la mémoire de sa mère Hannah bat Simha Z'L'





# **LÉKH LÈKHA –**Deuxième épreuve d'Avraham Avinou

Par Rav Yehonasan Gefen Le rabbin Yehonasan Gefen a grandi à Londres. Après vingt années d'apprentissage intensif, le rabbin Gefen a trouvé sa

vocation de diffuseur de la Halacha, avec un accent particulier sur les halachos vastes et très pertinentes du Chabbat. Le rabbin Gefen est un élève très proche de HaGaon HaRav Yitzchak Berkovits chlita et a été Rosh Chabura dans son célèbre Kollel pendant plus de huit ans.

« Il y eut une famine dans le pays, Avram descendit en Égypte pour y séjourner, la famine étant rude dans le pays. » La Paracha débute par l'ordre qu'Hachem donne à Avraham de bousculer son existence, en quittant son peuple, son entourage et sa famille pour entreprendre un voyage vers une destination inconnue. Peu de temps après avoir réussi cette épreuve et s'être rendu en Erets Israël, Avraham est confronté à une terrible famine et se voit contraint d'aller en Égypte. 'Hazal et les Richonim (Sages ayant vécu dans les années entre le XIe et le XIVe siècle de l'ère chrétienne) expliquent que cette famine fut l'une des dix épreuves qu'Avraham dut passer pour réaliser son plein potentiel.

En quoi consistait exactement ce test? Rachi enseigne : « Afin de le mettre à l'épreuve et de voir s'il allait s'interroger sur la parole de D'ieu. : Hachem lui avait ordonné d'aller en terre de Canaan et voilà qu'Il l'obligeait à quitter celle-ci! » Selon Rachi, la difficulté principale de ce test ne résidait pas dans le manque de nourriture, mais dans l'impossibilité pour Avraham d'accomplir le commandement d'Hachem, « Lekh Lekha - Va pour toi ».

Hachem lui avait dit d'aller en terre d'Israël où il allait pouvoir atteindre le perfectionnement spirituel, et voilà qu'aussitôt après, il rencontrait un obstacle important le forçant à adopter une ligne de conduite apparemment contradictoire à son son but dans cette mission. Alors qu'il pensait avoir pour devoir de résider en Erets Israël, il se vit contraint d'en partir dès au'il v arriva! Il aurait pu se demander pourauoi

il était obligé d'abandonner cet itinéraire spirituel, et en être contrarié. Mais ce ne fut pas le cas, il ne questionna aucunement la parole d'Hachem. Il admit ne pas vraiment comprendre de quelle façon son voyage de « lekh lekha » devait se passer – tout cela était entre les mains de D'ieu.

Il savait qu'il lui incombait uniquement de faire sa hichtadlout (efforts que l'on est en mesure de faire) tout en acceptant que tout ce qui était au-delà de son contrôle était géré par D'ieu et qu'il n'y avait pas lieu de se décourager. Il réalisait que la famine provenait d'Hachem et que cela faisait partie de Son plan. D'ailleurs, avec du recul, on s'apercoit que les évènements qui prirent place ensuite et les défis auxquels il fit face eurent beaucoup de conséquences bénéfiques. Le Ramban écrit que toutes les expériences vécues par les patriarches représentent un siman (un signe) pour leurs descendants. Nous sommes confrontés à des défis similaires aux leurs et la manière dont ils les ont surmontés nous donne la capacité d'en faire autant dans notre propre vie. Ainsi, l'épreuve de la famine nous concerne grandement; lorsqu'une personne entreprend une évolution spirituelle basée sur sa compréhension de ce qu'est la volonté divine, cela peut impliquer un changement radical dans sa vie (aller vivre à l'étranger, changer de carrière, se marier, avoir des enfants) ou un engagement spirituel moins visible, dans son évolution dans l'étude de la Thora ou dans le respect des mitsvot. Peu importe la forme que prend son « voyage », l'individu s'attendra à certains défis, et fera des plans quant à la façon de les surmonter. Or, il rencontrera souvent des difficultés ou des obstacles imprévus qui sembleront aller à l'encontre de son projet. Il pourra alors se sentir frustré de son incapacité à grandir dans la direction prévue.

Quelle est la cause de cette contrariété chez la personne qui voit ses efforts d'amélioration ne pas donner les fruits escomptés? Le fait de penser connaître le moyen idéal d'atteindre son objectif et de croire qu'en suivant une ligne de conduite donnée, elle deviendra meilleure. C'est pourquoi, lorsqu'elle se trouve dans une situation où ses projets s'avèrent irréalisables, elle est mécontente, car son but lui paraît inaccessible. Mais elle commet une erreur en pensant connaître le meilleur moyen de réaliser pleinement son potentiel. Elle devrait plutôt reconnaître qu'Hachem est Seul à connaître les situations qu'elle a besoin d'affronter dans la vie, chaque obstacle étant là pour son élévation.

Mon ray, le ray Its'hak Berkovits chlita donne un exemple courant de ce genre d'épreuve : un étudiant en yéchiva prévoit de commencer une nouvelle période d'étude sans distractions. L'étude de la Thora étant la meilleure façon de se rapprocher d'Hachem et de s'élever, il espère pouvoir consacrer toutes ses forces dans ce domaine. Mais certaines interruptions sont parfois inévitables, comme la nécessité de voyager à l'étranger pour un mariage dans la famille, ou pour des raisons de santé. La personne peut alors être contrariée de ne pas pouvoir grandir comme elle le prévoyait – elle peut considérer ces bouleversements comme regrettables, car ils l'empêchent de se lier à Hachem. Elle fait alors l'erreur de penser connaître le meilleur moyen de s'élever en estimant que ces « troubles agaçants » font obstacle à son élévation. Elle devrait plutôt prendre leçon d'Avraham Avinou et admettre que ces « contrariétés » proviennent d'Hachem et lui présentent précisément le défi dont elle a besoin à cet instant. En adoptant cette attitude, elle pourra ainsi éviter une frustration fâcheuse et se concentrer sur la façon d'affronter cette épreuve avec simha (joie) et bita'hon (confiance en D.) L'épreuve d'Avraham Avinou nous enseigne des lecons fondamentales concernant notre vie de tous les jours. Puissions-nous mériter d'émuler son comportement et sa réaction face aux épreuves.

#### Le message des siècles...(suite)

son tumulte peut même parvenir à étouffer les vérités essentielles, à l'instar d'un rideau de fumée qui dissimulerait aux yeux du plus grand nombre la réalité et la beauté d'un paysage de vérité. Revivons donc l'épopée d'Abraham. Le pays qu'il quitte est un haut lieu de la civilisation de son temps. Sans autre certitude que les mots qu'il a entendus, il abandonne ce qui fait alors l'existence des hommes, il s'avance dans le désert sans véritablement savoir ce qui l'attend au bout du chemin. D'où peut donc venir une telle force d'âme chez un être humain ? Qu'aurions-nous fait nous-mêmes dans une telle situation ?

C'est qu'Abraham a une conscience et une vision. En d'autres termes, il sait voir ce que tant d'autres choisissent de ne pas regarder.

Aujourd'hui, nous nous trouvons, en quelque sorte, devant un enjeu du même type: voir ou ne pas voir. Il revient à chacun de choisir le côté où il ira. L'un est celui de l'éternité, du don de D.ieu, et donc de la vérité et de la paix. L'autre est celui du refus, de la haine, et leurs conséquences se sont manifestées aux yeux de tous quand la barbarie a frappé. Il nous appartient de poursuivre notre chemin, autant avec constance qu'avec confiance. Car la vision d'Abraham et la conscience Divine ne nous trahissent pas plus aujourd'hui que par le passé. Les temps obscurs se termineront rapidement aussi parce que nous serons avec toujours plus de force les porteurs et les acteurs de ce message.