# Le banquet de gala du Kinus Hashluchim International

6 500 Shluchim et dirigeants juifs de 100 pays – ainsi que 1 400 Shluchim qui ont suivi virtuellement depuis leur propre conférence parallèle en Israël, où ils continuent de servir – se sont rassemblés à NY pour renforcer et soutenir les Juifs du monde entier dans ces moments critiques.

Notre Rav était parmi les 100 rabbanim invités à cet énorme rassemblement où il a adressé des discours. (Voir photos page suivante)

# Siyum Megillah

Le Kollel du Centre Sépharade de Torah Laval est fière d'annoncer que les Bachourim ont fini Masechet Megillah. Pour célébrer cette occasion, un Siyum aura lieu ce dimanche matin 19 novembre après Chahrit. Le petit déjeuner a été offert par Albert Barchichat. Bien sur tout le kahal est invité.

## SÉCURITÉ COMMUNAUTAIRE

Nous avons été très heureux et tranquillisés par la présence d'une voiture de police devant notre Synagogue, merci au service de police, à Anny Azoulay et Sam Serfaty

Eric Choukroun s'est entretenu avec le chef de la sécurité de la fédération CJA David Zafrati à propos du programme du réseau de sécurité communautaire. Il est disposé à venir à notre Synagogue au début du mois de décembre pour faire une présentation sur le programme et l'engagement que doivent prendre les bénévoles.

La date sera annoncée ultérieurement.

Hotline en tout temps: 514 343 4343

https://www.federationcja.org/fr/ce-que-nous-faisons/securite/

## **HORAIRES DES PRIÈRES**

#### Vendredi 17 novembre Hodou 07h 00 Allumage 16H 05 Minha/Arbit 16H 05 Chabbat Chahrit Hodou 09h 00 Tehilim / Minha suivi de séoudat chlichit 15h 45 Arbit fin du Chabbat 17h 09 Dimanche Chahrit Hodou 08h 15 Minha / Arbit 16h 15 Lundi au jeudi Hodou 07h 00 Minha 13h.30 Arbit 18h 00 Vendredi 24 novembre

# Kollel

07h 00

15h 59

16h 00

(les changements s'il y a lieu seront annoncés)

Hodou

Allumage

Minha – Arbit

Jonathan Oiknine donne des cours de Guèmara et autres. En semaine, du lundi au jeudi le matin de 9h a 11h. En soirée, lundi et mercredi à 8h15pm.

## **NAHALOT**

### Samedi 5 Kisley, 18 novembre

Pinhas Abisror Z'L, frère d'Abisror Elie Z'L

Mimoun Elbaz Z'L, père de Martine Azoulay

Lundi 7 Kisley, 20 novembre

Rahel Bat Rivka Z'L', soeur d'Armand Ohayon

Mardi 8 Kislev 21 novembre

Messod Bensmihen Z'L' père de Salomon Bensmihen Rina Bat Esther Z'L' belle mère de Moshé Bendayan Yossef ben Hassiba CohenZ'L', père de Sharon Cohen

Messooda Cohen Z'L', mère de Simon Cohen

Vendredi 11 Kislev 24 novembre

Simon Papismedov\_Z'L', père de Mashiah Papismado

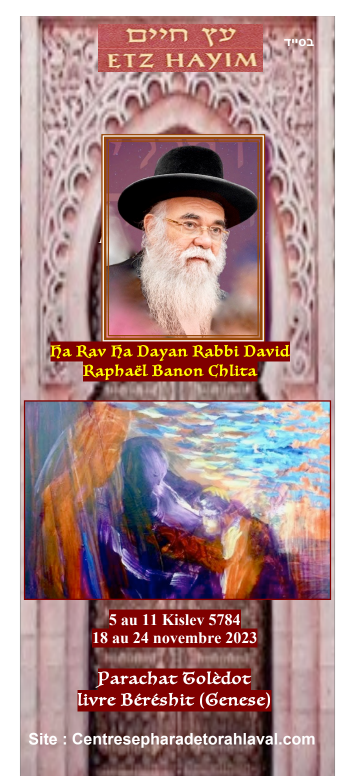
David Banon Z'L', père de Marc Banon

Mazal Bat Messoda, Z'L' soeur d'isaac Bitton



## SÉOUDAT CHLICHIT

La famille Mashiah Papismado offre la Séoudat Chlichit de ce Chabbat à la mémoire de son père Simon Papismedov Z'L'





**TOLÈDOT-** Utiliser la force de la bonne manière Par Rav et Dayan Rabbi David R. Banon Chlita. Extraits de shiourim et Dvar Torah.

« Et Isaac aimait Ésaü car le gibier était dans sa bouche, mais Rébecca aimait Jacob. » L'un des aspects les plus difficiles de Tolèdot est la préférence d'Isaac pour Ésaü plutôt que pour Jacob. Comment un homme aussi grand qu'Isaac pouvait-il croire qu'Ésaü était vertueux et plus apte à recevoir les bénédictions que son frère juste? Nos Sages proposent une approche intéressante de ces questions. Ils expliquent qu'il existe deux types de justes. L'une est une personne dont les traits de caractère naturels sont très raffinés et purs. L'autre est celui dont les tendances naturelles sont négatives et doit donc travailler dur pour surmonter son yetser hara (mauvais penchant).

Il explique en outre qu'Isaac croyait que ses deux fils étaient des tsaddikim (justes), cependant, il a vu que Jacob était le genre de tsadik qui est né avec un penchant naturel pour les bons traits de caractère, alors qu'Ésaü était un exemple de tsadik qui devait surmonter son yetser hara. L'erreur d'Isaac était de croire qu'Ésaü avait réussi à surmonter ses tendances naturelles, alors qu'en réalité, elles l'avaient vaincu, le poussant sur la voie de la destruction. Comment Isaac pourrait-il être aveugle au véritable caractère d'Ésaü?

Isaac a reconnu qu'Ésaü était né avec le signe de la rougeur, ce qui, selon la Guemara, est une indication d'une nature sanguinaire. La Guemara dit que celui qui est né avec cette tendance dirigera ses énergies vers une forme d'activité liée à l'effusion du sang. S'il l'applique de manière négative, il sera un voleur, cependant s'il le dirige de manière positive, il sera un shochet ou un mohel. Ésaü est devenu un chasseur, ce

qui s'assimile à un shohet. Isaac considérait cela comme une façon pour Ésaü de canaliser ses tendances violentes vers un usage positif. De plus, il utilisait sa chasse pour accomplir la Mitsva d'honorer son père, en fournissant de la nourriture à Isaac. De cette façon, Isaac croyait qu'Ésaü avait atteint un niveau de justice supérieur à celui de Jacob. Il a vu que les penchants naturels de Jacob étaient vers la justice, donc Yaakov était moins méritoire qu'Ésaü, qui, croyait Isaac, avait surmonté son yetser hara pour devenir un tsadik.

Il est possible de développer davantage cette idée selon laquelle Isaac préférait la forme de justice perçue par Ésaü. Il est bien connu que chacun des Avos (ancêtres) excellait dans un trait de caractère particulier. Le trait d'Abraham était chessed (bonté), celui d'Isaac était gevoura (force) et celui de Jacob était emes (vérité). Les commentaires expliquent qu'Abraham et Isaac ont tous deux eu des fils qui avaient également un penchant pour le même trait qu'eux, cependant, ils ont abusé de ce trait et, par conséquent, il a été exprimé de manière négative. Ismaël incarnait l'utilisation abusive du trait de 'hessed, tandis qu'Ésaü personnifiait la mauvaise application de la gevoura. Il est instructif d'analyser plus profondément l'aspect positif de la gevoura incarnée par Isaac et de le comparer à son application négative par Ésaü.

Isaac a exercé une grande force intérieure tout au long de sa vie. Sa force résidait dans sa capacité à vaincre toutes les inclinations négatives qu'il pouvait avoir et à annuler ses propres désirs et besoins égoïstes. Cela a abouti à un grand niveau d'autodiscipline et à une pur Avodas HaShem par laquelle tout l'être d'Isaac s'est accompli uniquement pour accomplir la volonté de D'ieu. Isaac a vu en Ésaü le potentiel d'exceller également dans ce trait, et peut-être même de le développer plus loin qu'Isaac. Comme l'explique le Be'er Yosef, Isaac a vu qu'Ésaü avait de puissants penchants le poussant vers le mal, mais il a estimé que si Ésaü utilisait sa gevoura naturelle de la manière correcte, il pourrait exceller grandement dans ce trait. Cependant, Isaac ne réalisa pas qu'Ésaü dirigeait sa guevoura à des fins égoïstes. Au lieu de l'utiliser correctement, en se contrôlant lui-même, Ésaü l'a utilisé pour contrôler les autres. Plutôt que d'exprimer son pouvoir par l'autodiscipline, il l'a fait en dominant et en maîtrisant les autres. Cela est particulièrement évident dans son métier de chasseur, qui impliquait de vaincre des animaux puissants. De plus, Rachi nous dit qu'Ésaü était un meurtrier. Inutile de dire qu'Esaü n'a pas prêté

attention au renforcement interne pour se contrôler; les sources nous disent plutôt qu'il était extrêmement immoral.

Les descendants d'Ésaü, en particulier les Romains, l'imitèrent dans leur mauvais usage du trait de guevoura. C'était une nation déterminée à conquérir le monde dans le but de disposer d'un immense pouvoir. De plus, comme Ésaü, ils n'étaient absolument pas intéressés par la force intérieure qu'impliquait la maîtrise de soi, mais ils étaient plutôt extrêmement immoraux dans leur style de vie.

