# MISE À JOUR LISTE DES MEMBRES

Le Centre Sépharade de Torah Laval veut rester en contacte avec vous!

Nous mettons à jours notre répertoire de courriels afin d'améliorer notre communication.

Faites suivre par courriels à : CentreSepharadelaval@gmail.com Nom , Prénom , Adresse , Téléphones Cellulaire et Residencielle , Courriels.

Aussi si vous avez des Nahalots à souligner, Père, Mère, Frères, Sœurs, Grands-pères, Grands-Mères, Dates de décès (Hébraïque).

## PERMANENCE YAMIM NORAIM

Dimanche 27 aout : 09h 00 à 12h 00

Lundi 28 aout au mercredi 30 aout 19h 00 à 21h 00

Dimanche 3 septembre: 09h 00 à 12h 00

PRENEZ NOTE CE DIMANCHE 3 SEPTEMBRE SERA LA DERNIÈRE PERMANENCE DE 09H 00 À 12H 00 DERNIÈRE CHANCE DE SÉCURISER VOS

DERNIERE CHANCE DE SECURISER VOS PLACES ET DE VOUS AQUITER DE VOTRE MEMBERSHIP.



### **HORAIRES DES PRIÈRES**

**Vendredi 15 Eloul – 1<sup>er</sup> septembre** 

Chahrit Hodou07h 00Minha / Arbit18h 20Allumage19h 15ChabbatChahrit Hodou09h 00

Chahrit Hodou09h 00Shiour 18h 00- Tehilim Minhs seoudat chlichit19h 00Arbit Sortie du Chabbat20h 17

**Dimanche** 

 Sélihot 07h 00
 Chahrit hodou
 08:15

 Minha/Arbit
 18h 15

Lundi

Sélihot 07h 15, Chahrit 08h 15, Minha/Arbit 18h 10

jeudi

 Sèlihot 06h 00
 Chahrit Hodou
 07h 00

 Minha / Arbit
 18h 10

Mardi & Mercredi

Chahrit Hodou 07h 00 Minha/Arbit 18h 10

Vendredi 22 Eloul, 8 septembre

Chahrit hodou 07h 00 Allumage 19h 02 Minha -18h 20

**Kollel** (les changements s'il y a lieu seront annoncés)

Jonathan Oiknine donne des cours de Guèmara et autres. En semaine, du lundi au jeudi le matin de 9h a 11h. En soirée, lundi et mercredi à 8h15pm.

### **NAHALOT**

# Lundi 18 Elloul, 4 septembre

Alice Bitton Z'L, Soeur de Maurice Aaron Bitton Z'L Joseph Jacobs Z'L, Beau Frère de Daniel Guindi Brigitte Amor

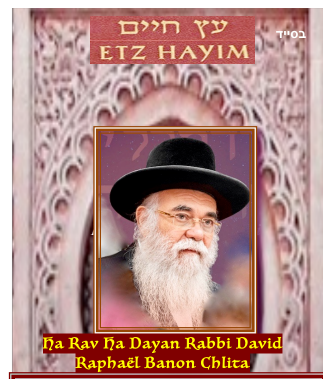
Vendredi 22 Elloul, 8 septembre

Freha Dadoun Z'L, Mére d'Albert Dadoun Maurice Aaron Bitton Z'L', Epoux de? et père de Brigitte Amor



#### **BRUNCH NAHALA**

Albert Dadoun offre un brunch vendredi 8 septembre, 22 Eloul après Chahrit, à la mémoire de sa mère Freha Dadoun Z'L'





16 au 22 Eloul 5783 2 au 8 septembre 2023 Parachat Ki- Tavo Livre Dévarim – Deutoronome

Livre Devarim – Deutoronome

Sélihot, Dimanche 07 :00, lundi et jeudi à 06 :00

Site: Centresepharadetorahlaval.com



KI-TAVO, L'amour de la Torah, Par le Grand Rabbin du Québec Dr. Rabbi David Sabbah Chlita, Dayan, Juge au beth Din de Montréal. Né à Marrakech, il fait ses études secondaires à l'École Normale de

Casablanca et à l'École Normale Israélite Orientale de Paris. Il dirige, à Rabat, le réseau scolaire des Écoles Ozar ha-Tora. Docteur en Pensée juive à l'Université de Strasbourg. Licencié ès Lettres, il détient un Diplôme en Littérature Comparée. Professeur associé à la Faculté de théologie de l'Université Laval.

Mochè constate avec bonheur qu'Israël éprouve un amour véritable pour la Tora. Durant le séjour du désert, il n'a cessé de reprendre, de corriger les écarts de conduite d'Israël. La Tora vise surtout à affermir par ses prescriptions l'âme, lui fournissant les armes pour affronter les tentations de la vie matérielle et pour s'élever à la perfection.

Tel un remède qui soigne le mal physique sans que le malade se rende compte de son action bénéfique sur le corps, ainsi les mitswot de la Tora agissent sur l'âme, la modelant et la préparant à atteindre son épanouissement. Mochè voit dans cette évolution le couronnement de tous les efforts de quarante années. Ainsi s'exprime Rachi à propos du texte :

"D'ieu ne vous a pas donné un cœur pour connaître jusqu'à ce jour." J'ai entendu dire, souligne-t-il, qu'il s'agit du jour où Mochè avait donné le livre de la Tora aux enfants de Lévy, ainsi qu'il est dit : "Il la donna aux Prêtres, enfants de Lévy." Tout Israël vint trouver Mochè et lui dit : Mochè, notre Maître, nous aussi étions au Sinaï; nous avons accepté la Tora, D'ieu nous l'a donnée. Pourquoi confères-tu le monopole aux fils de ta tribu? Demain ils pourront nous dire : Ce n'est pas à vous qu'elle a été donnée, mais à nous. Mochè se réjouit de ce langage et c'est pourquoi il leur dit : "Aujourd'hui, tu es devenu le peuple...", aujourd'hui,

je réalise que vous êtes attachés à D'ieu et avez le

désir de Sa Présence."

Mochè réalise, selon ce commentaire, que le peuple d'Israël, en définitive, a compris ce que la Tora signifie pour lui. Ce n'est plus un ensemble de lois restrictives ou de lois contraignantes, mais un code de vie qui le conduit vers le véritable amour de D'ieu.

La Tora fait partie intégrante de l'essence d'Israël qui est désormais prêt à contester à la tribu de Lévy le monopole de la Tora. D'ieu, dans Sa bonté, s'est révélé à tout Israël. Sa parole ne s'est pas adressée uniquement à la tribu de Lévy. Elle le fut pour tout Israël. À ce titre, Israël en réclame le droit à la propriété. Ressentir l'appréhension d'être un jour exclu de la Tora, ou tout au moins lui en contester le droit à son appartenance, voilà qui fait l'émerveillement de Mochè.

L'amour de la Tora qui, en réalité, revient à dire l'amour et l'attachement à D'ieu, inspire au Midrache ces propos. Citant :

"Mochè, assisté des Kohanim descendants de Lévy, parla ainsi à tout Israël: "Fais silence et écoute, ô Israël! En ce jour, tu es devenu le peuple de l'Éternel, ton D'ieu", il rapporte: Que signifie haskèt, fais silence, ou-chémâ, et écoute? Has, silence et, après cela, katèt, broie. Mochè dit à Israël: Formez des groupes et préparez votre cœur à écouter les paroles de la Tora. Autre explication.

[Mochè] leur dit : brisez votre cœur et votre âme pour comprendre les paroles de la Tora. De tout votre cœur, Rabbi Èl'âzar Bèn Yaâqov dit : le texte attire l'attention des Kohanim sur le fait de ne point avoir, au moment de leur service, deux coeurs [partagés] : un voué au Saint béni soit-Il, et le deuxième voué à autre chose. De toute votre âme, [Le servir] même au prix de la vie. Une fois l'autorité grecque avait menacé [Israël] d'extermination s'il s'adonnait à l'étude de la Tora. Rabbi Âgiba et ses compagnons se sont mis à l'étude de la Tora. Papous Bèn Yéhouda vint trouver [Rabbi Âqiba] et lui dit : tu te mets en danger car tu transgresses le décret royal. Rabbi Âgiba répond : Permets que je te rappelle cette parabole. Un renard s'en allant au bord du fleuve vit des poissons courir se cacher. Il leur dit : venez à moi et je vous cacherai dans les fentes des rochers afin que vous n'ayez plus d'appréhension. Ils répondent : est-il vrai que l'on dise de toi le plus intelligent des bêtes, tu n'es qu'un sot. Toute notre vie ne tient que sur l'eau. Tu nous proposes pourtant de monter à terre. Si déjà dans notre élément vital nous avons peur, que serait-ce dans un élément entraînant la mort?

Ainsi pour nous, lui dit-il, toute notre vie n'existe que par la Tora, tel qu'il est dit :

"C'est là la condition de la vie et de ta longévité", et tu prétends que je mets ma vie en danger! Peu après, tous les deux furent arrêtés. Papous, s'adressant à Rabbi Âgiba, dit : Sois heureux, Rabbi Âgiba, car tu fus arrêté pour la Tora. Malheur à Papous qui fut incarcéré pour des choses futiles. Quand Rabbi Âgiba fut entraîné pour l'exécution, c'était le temps de la lecture du Chémâ. [Les bourreaux] lui brossaient la chair avec des peignes en fer pendant qu'il lisait le Chémâ. Rabbi Âgiba comprend l'esprit des Romains. Leur but est de créer un réflexe d'autocensure. Rabbi Âgiba, par son attitude provocante, amène les Romains à faire le constat de leur échec. Rabbi Âgiba est certes arrêté. Mais il l'aurait été de toutes les manières. Car la politique des Conquérants est de décapiter le peuple et le priver de ses chefs tant spirituels que temporels. La rencontre en prison de Rabbi Âgiba et de Papous est édifiante. Papous est au regret de reconnaître qu'il s'est trompé. Pour les Romains, la richesse de Papous est aussi dangereuse que la sagesse de Rabbi Âgiba. Mais Papous félicite Rabbi Âgiba pour la fermeté de sa position et pour son amour exclusif de la Tora. L'amour de Rabbi Âgiba pour la Tora est tel qu'au moment où on arrachait sa chair en lambeaux, il ne sentait absolument rien. Il récitait le Chémâ, faisant profession de foi, témoignant son amour à D'ieu Un qu'il faut aimer même si on lui ôte la vie. Rabbi Âgiba est heureux de l'occasion qui lui est offerte, qu'il a toujours désirée, afin d'exprimer son amour à D'ieu alors qu'on lui enlevait la vie.

Rabbi Hanina Bèn Papa, pour sa part, écarte les critiques que soulèvent des ignorants en voyant dans la mort de Rabbi Âqiba et ses compagnons la preuve de leur imperfection morale. Pour eux, une mort pareille n'est possible que parce qu'ils sont pleins de péchés, chargés de rouille et d'oxydation. Mais ils ne savent point que la récompense et le bonheur ne sont pas de ce monde. Leur amour de la Tora ne s'arrête pas à la poursuite d'un bonheur matériel.

Israël doit témoigner son amour pour la Tora malgré l'absence de bonheur. Les privations et les sacrifices, bien loin de ternir l'éclat de son amour pour la Tora, lui assurent une vie éternelle dont les prolongements font que toute sa descendance en jouira à jamais. Aimer D'ieu, aimer la Tora, c'est s'attacher à la vie et au bonheur éternel.