#### ANNONCE IMPORTANTE DE NOTRE RAV

Chabbat dernier, notre Rav a annoncé la rénovation de notre Hekhal qui consiste en son agrandissement. Nous pourrons désormais avoir accès à l'intérieure d'une chambrette climatisée donnant à l'extérieure pour prendre les Sépharim. Donc plus d'espace et moins encombrant. Gros travaux! Les travaux seront finis B'H' avant les Yamim Noraim.

Les coûts de ces travaux seront offerts par Mariem Meisner Lévy, épouse de Moshe Lévy à la mémoire de son père Abraham Meisner Z'L' Kol Ha Kavod!

# SÉOUDAT CHLICHIT

La Séoudat Chlichit de ce Chabbat est offerte par :

\*la famille Benjamin Romano à la mémoire de son père Eliyahou ben Zahich Ziva

\*La famille Danielle Azoulay à la mémoire de son père Makhlouf Bensimon Z'L'



\*La famille Suzanne Azoulay à la mémoire de sa mère Hanna bat Rahel Z'L' et du neveu d'Elie Azoulay, Joseph Azoulay Z'L' ben Hanania

\*La Famille d'Avraham Zivari à la mémoire de sa mère Monira bat Gohar Z'L'



C'est avec une grande joie que nous annonçons les fiançailles de Valerie Lea

Guindi et Jason Moshe Moschella. Au nom de notre Rav, Rabbi David Raphaël Banon et de notre Kahal un grand Mazal Tov aux parents Kelly & Daniel Guindi & Yetta & Walter Moschella.

# L'importance de Tu Beav

Notre Rav a eu raison de nous rappeler que Tu Beav n'était pas une fête mineur comme c'est stipulé sur Hebcal par Rabbi Michael Strassfeld. Voici pour étayer sur le sujet une brève description de l'importance de Tu Beav

(suite page suivante)

## **HORAIRES DES PRIÈRES**

Vendredi 17 Av – 4 aout Chahrit Hodou  $07h\ 00$ Minha / Arbit 18h 45 Allumage 20h 01 Chabbat Chahrit Hodou 09h 00 Shiour 18h 50- Tehilim Minhs seoudat chlichit 19h 50 Arbit Sortie du Chabbat 21h 09 Dimanche Chahrit hodou 08:15 18h 45 Minha/Arbit Lundi au jeudi Chahrit Hodou 07h 00 Minha / Arbit 18h 45

Kollel (les changements s'il y a lieu seront annoncés)

Jonathan Oiknine donne des cours de Guèmara et autres. En semaine, du lundi au jeudi le matin de 9h a 11h. En soirée,

Chahrit hodou 07h 00 Allumage 19h 51 Minha -18h 45

On encourage tout le monde à participer activement et saisir cette opportunité pour *s'immerger dans l'étude de la* 

# **Nahaloth**

### Samedi 18 Av, 5 aout

Vendredi 24 Av, 11 aout

lundi et mercredi à 8h15pm.

Makhlouf Ben Freha Z'L, Père de Meyer Dadoun Zohra Bitton Z'L, Grand Mère de Nathalie Arzoine Moshe Bensimhon Z'L, Grand Père de Peggy Gudofsky Dimanche 19 Av 6 aout

Monira bat Gohar Z'L', mère d'Avraham Zivari Mardi 21 Av, 8 août

Yossef Mergui Z'L, Père de David Mergui Joseph Robin AzoulayZ'L fils d'Henri Hanania Azoulay et neveu d'Elie Azoulay

Elie Romano Z'L' père de Benjamin Romano

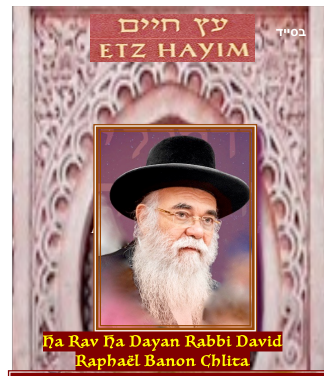
### Mercredi 22 Av, 9 août

**Makhlouf Bensimon Z'L**, Père de Danielle Azoulay, Jacques Bensimon, Rachel Malka, Messodie Assayag, Fortune Sonigo Z'L', Simone Cohen

Salomon Mamane Z"L, Père de Simon Mamane Yehoudah Bar Sara Z'L, Beau Frère d'Abraham Mamane

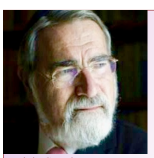
#### Vendredi 24 Av, 11 août

Rahel Edery Z'L, Mère de Raphael Edery Zohra Zafrany Z'L, Mère d'Esther Mouyal et Suzanne Barchichat









ÉKÈV – ''Shèma'' Écoute..Par Rabbi Lord Jonathan Sacks Zt''L Grand rabbin des United Hebrew Congregations of the Commonwealth - un poste qu'il a occupé pendant 22 ans, philosophe, le rabbin Lord Jonathan Sacks décrit par le

roi de Grande-Bretagne comme "une lumière pour cette nation" et par l'ancien Premier ministre britannique Tony Blair comme "un géant intellectuel", Le rabbin Sacks est l'auteur de plus de 40 livres. Son ouvrage phare, Morality: Restoring the Common Good in Divided Times (2020 a été nommé «Livre de l'année» 2020 par le National Jewish Conseil du livre.

Le rabbin Sacks a été fait chevalier par Sa Majesté la reine en 2005 et nommé pair à vie, prenant son siège à la Chambre des lords en octobre 2009.

Le rabbin Sacks est décédé le 7 novembre 2020, à l'âge de 72 ans

Il s'agit d'un des mots les plus importants du judaïsme, et l'un des plus mal compris. Deux de ses plus célèbres occasions d'utilisation se trouvent dans la paracha de la semaine dernière et celle de cette semaine : "Écoute, Israël : l'Éternel est notre D.ieu, l'Éternel est un"

Le mot est bien sûr *Chéma*. J'ai affirmé par ailleurs qu'il est impossible à traduire car il revêt tellement de significations : entendre, écouter, prêter attention, comprendre, internaliser, répondre, obéir. Il s'agit de l'un des mots récurrents et fondamentaux du livre de Dévarim, dans lequel il apparaît pas moins de 92 fois, plus que dans tout autre livre de la Torah. À maintes reprises, dans le dernier mois de vie de Moïse, ce dernier dit au peuple "*Chéma*" : écoutez, prêtez attention. Écoutez ce que je suis en train de dire. Écoutez ce que D.ieu est en train de dire. Écoutez ce qu'll veut de nous. Si seulement vous écoutiez... *le judaïsme est une religion d'écoute*. C'est l'une de ses plus originales contributions à la civilisation.

Les fondations jumelles sur lesquelles la culture occidentale fut bâtie furent la Grèce antique et Israël antique. Elles n'auraient pas pu être plus différentes. La Grèce était une culture profondément visuelle. Ses plus grands accomplissements avaient à voir avec l'œil, la vue. Elle a produit certaines des plus grandes œuvres d'art, de sculpture et d'architecture que le monde ait jamais vu. Ses événements de groupes les plus caractéristiques – le théâtre et les Jeux Olympiques – étaient des spectacles :

des performances qui étaient regardées.

Le judaïsme offrit une alternative radicale. C'est la foi en un D.ieu que nous ne pouvons pas voir, un D.ieu qui ne peut pas être représenté visuellement. L'action même de faire une image gravée, un symbole visuel, est une forme d'idolâtrie. Tel que Moïse le rappela au peuple dans la *paracha* de la semaine dernière, lorsque les Israélites rencontrèrent directement D.ieu au mont Sinaï, "Vous entendiez le son des paroles, mais vous ne perceviez aucune image, rien qu'une voix. D.ieu communique avec des mots, pas avec la vue. Il parle. Il commande. Il appelle. C'est la raison pour laquelle l'acte religieux suprême est *Chéma*. Lorsque D.ieu parle, nous écoutons. Lorsqu'll commande, nous tâchons d'obéir.

D.ieu dit ensuite à Samuel d'oindre un autre roi à sa place, et lui dit qu'il serait l'un des enfants de Jesse. Samuel alla voir Jesse et fut frappé par l'apparence de l'un de ses fils, Eliav. Il pensa que ce fut sûrement celui que D.ieu envisageait. Mais D.ieu lui dit : "Ne considère point sa mine ni sa haute taille, celui-là je le repousse. Ce que voit l'homme ne compte pas : l'homme ne voit que l'extérieur, D.ieu regarde le cœur."

Les juifs et le judaïsme enseignent que nous ne pouvons pas voir D.ieu, mais nous pouvons L'entendre et II nous entend. C'est au moyen du mot, de la parole et de l'écoute que nous pouvons avoir une relation intime avec D.ieu en tant que parent, partenaire, souverain, Celui qui nous aime et que nous aimons. Nous ne pouvons pas démontrer D.ieu scientifiquement. Nous ne pouvons pas prouver D.ieu logiquement. Ce sont là des modes de pensée grecs, pas juives. Je crois que d'un point de vue juif, tenter de prouver l'existence de D.ieu logiquement ou scientifiquement est une entreprise erronée. D.ieu n'est pas un objet mais un sujet. Le modèle juif est de s'identifier à D.ieu dans l'intimité et l'amour, ainsi que par émerveillement et révérence.

Il y a quelque chose de profondément spirituel dans l'écoute. Il s'agit de la forme de résolution de conflit la plus efficace. Bien des éléments peuvent créer des conflits, mais ce qui les perpétue, c'est le sentiment chez au moins une des parties qu'elle n'a pas été entendue. On ne les a pas écoutés. Nous n'avons pas "écouté leur douleur".

L'écoute se loge au cœur même de la relation. Elle signifie que nous sommes ouverts aux autres, que nous les respectons, que leurs perceptions et sentiments nous importent. Nous leur donnons la possibilité d'être honnêtes, même si cela implique que nous nous mettons dans une situation de vulnérabilité. Un bon parent écoute son enfant. Un bon employeur écoute ses employés. Une bonne compagnie écoute ses consommateurs et ses clients. Un bon dirigeant écoute ceux qu'il dirige. L'écoute ne signifie pas être d'accord mais plutôt de se soucier des

autres. L'écoute crée l'atmosphère au sein de laquelle l'amour et le respect fleurissent.

Les foules sont émues par les grands orateurs, mais les vies sont transformées par les grands "écouteurs". Que ce soit entre D.ieu et nous ou entre nous et les autres, l'écoute est le prélude à l'amour.

# L'importance de Tu Beav (suite)

Un texte talmudique (Taanit 26b) qui, aujourd'hui, peut nous paraître doublement étrange nous l'enseigne : au temps du Temple, il n'y avait pas de plus grandes fêtes que Yom Kippour et le 15 Av.

Jours de joie pure liés par deux évènements comparables et infiniment heureux. Yom Kippour, on le sait, est l'anniversaire du jour où D.ieu pardonna aux enfants d'Israël la faute du veau d'or. Le 15 Av, D.ieu pardonna de même la faute des explorateurs.

D'autres évènements heureux survinrent certes un 15 Av mais celui-là, sans doute, est sans égal : pour avoir ajouté foi au récit des explorateurs qui prétendaient impossible l'installation en Terre Promise, les hommes de la génération de la Sortie d'Egypte avaient été condamnés à errer dans le désert. Chaque année, le 9 Av, un certain nombre d'entre eux mourraient. La guarantième année, rien n'advint le 9 Av. Mais on doutait de la date. Quand cependant, le 15 Av, la pleine lune apparut, on sut avec certitude que la date fatidique était dépassée, que les survivants avaient été « séparés pour la vie ». D.ieu, là encore, avait pardonné. Pour comprendre l'intensité de la joie qui éclatait le 15 av, il faut rappeler deux cérémonies qui avaient lieu en ce jour. La première : la coupe du bois pour l'Autel du Temple prenait fin le 15 Av. Pour fêter l'accomplissement de cette tâche sacrée, banquets et réjouissances étaient organisés. La seconde cérémonie voyait les jeunes filles, vêtues d'une simple robe blanche, sortir dans les vignobles et y danser les plus joyeuses des rondes. Les jeunes gens les observaient à distance, chacun espérant reconnaître celle qui, si elle y consentait, deviendrait son épouse. Pour nous, le temps du 15 Av reste profondément imprégné de cette joie. Après les jours sombres, le goût de cendres que nous laisse le souvenir de la destruction du Temple, le 15 Av vient nous confirmer que de l'obscurité même peut iaillir une puissante lumière. Une fois encore, notre calendrier est bien plus qu'un instrument : un enseignement. Bien entendu, on ne récite pas les prières de pénitence (ta'hanoun), le 15 Av non plus que la veille à l'office de l'après-midi. (par hassidout | 1 Août, 2023)