## histoires juives -Sages et Mystiques

Cette Semaine : « La villa oubliée » Don

Isaac. Un récit de l'époque de l'Inquisition

La semaine prochaine : « Drame au temps

des Croisades »

par Rav Nissan Mindel

#### MISSION BAR MITZVOTH

Notre membre Alain Mechaliy fait partie du comité pour faire des Bar-Mitzvot en Israël. La campagne de financement a commencé

Alain Mechaly 514-885-3595

https://perfectdeed.com/landingperfectdeed/bar-mitzvot2022/





Soyons nombreux à célébrer dans la joie la fête de

# **HANUKKAH**

JEUX D'ANIMATION - TOMBOLA - MUSIQUE - BEIGNETS
STATIONS DE NOURRITURES PAYANTES

samedi 24 décembre à partir de 19h00

#### **HORAIRES DES PRIÈRES**

Vendredi 15 Kislev 9 décembre Hodou 07h 00 Minha suivi de Arbit 15h 55 Allumage 15h 53 Samedi Chahrit, Hodou 09h 00 Tehilim, Minha suivi de Séoudat Chlichit 15h 45 Arbit, Fin du Chabbat 17h 01 Dimanche Chahrit hodou 08:15 Minha/Arbit 16h 00 Lundi au jeudi Chahrit Hodou 07:00 Minha 13h30 Arbit 19h 00 Vendredi 22 Kislev 16 décembre. Chahrit Hodou 07h00 Minha/Arbit 15h 55 Allumage 15h 54

#### **Nahaloth**

#### Dimanche 17 Kislev 11 décembre

Zohra Jacqueline Lallouz Z'L', belle-soeur de Lallouz Charles

Hanna Bat Makhlouf Z'L', mère de Lucette Black

Shemtov Knafo Z'L', père de Maurice Knafo

Rachel Chaya Z'L', soeur de Nourit Sheonfeld

Lundi 18 Kisley, 12 décembre

Joseph Abenhaim Z'L, frère de Simon Abenaim

Aaron Shatz Z'L, époux d'Aliza Shatz

Mardi 19 Kislev, 13 décembre

Yehia Zafrani Z'L , frère de Sultana Barchichat et d'Esther Mouval

David Bensmihen Z'L', époux de Mme Bensmihen

#### Mercredi 20 Kisley, 14 décembre

**David Zrihen Z'L,** grand-père de Mouyal Jacob, Linda Soussan et Suzie Wahnoun

Yossef Abissidan Z'L', frère de Hanania et Daniel Abissidan

Simon Azoulay Z'L', père de Pinhas Azoulay

David Loeub Z'L', oncle de Mireille Abitbol, d'Elize Wizman et de Sidney Loeub

**Abraham Lugassy Bar Mordechai Z'L',** oncle de Jacques Perez

#### Jeudi 21 Kislev, 15 décembre

Oliver Tobias Fayer Z'L cousin de Gilda Fayer Look

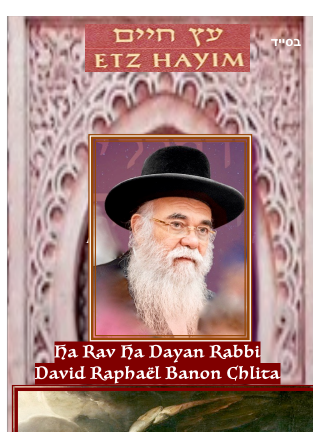
Vendredi 22 Kislev, 16 décembre

Raphael Mamane Z'L', oncle de Raphaël Mamane



#### **SÉOUDAT CHLICHIT**

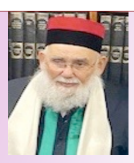
La famille Benjamin Romano offre la Séoudat Chlichit de ce Chabbat et de tous les Chabbat où la Séouda n'est pas offerte, à la mémoire de son père Eliyahu Ben Ziya Z'L' KOL HA KAVOD!





Ha Shavouah 16 au 22 Kislev 5783 10 au 16 décembre 2022 Parachat Vayishlah Livre Béréshit, Genèse

S.W.=Centresepharadetorahlaval.com



### VAYISHLAH - La rencontre de Yaâqov et Êssaw -

par le grand Rabbin du Québec; Rav Ha Gaon Ha Dayan Rabbi Dr. David Sabbah Chalita.

#### Le Midrache rapporte :

"Quand Yaâqov et Êssaw étaient encore dans le sein de leur mère, Yaâqov dit à Êssaw : « Êssaw, mon frère, nous sommes deux fils du même père et, devant nous, se dressent deux mondes : ce monde-ci et le monde futur. Dans ce monde, il y a le manger, le boire et le commerce. Le monde futur n'est pas ainsi. Veux-tu prendre ce monde et je prendrai le monde futur ? » À ce moment, Êssaw prit sa part dans ce monde et Yaâqov se réserva le monde futur.

Yaâqov retourne de chez Labane. Êssaw constate que [son frère] a deux femmes, des enfants, des serviteurs, des servantes, de l'argent et de l'or. Aussitôt [Êssaw] s'adresse à Yaâqov : mon frère, ne m'as-tu pas dit que tu te réserves le monde futur et moi ce monde ? D'où te vient tout ce monde, des femmes, des enfants, de l'argent, des serviteurs et des servantes ? Pourquoi te sers-tu et profites-tu, comme moi, de choses qui appartiennent à ce monde ? Yaâqov répond à Êssaw : le Saint béni soit-Il m'a donné ce peu de biens afin de m'en servir selon mes besoins dans ce monde.

Éssaw parvient alors à la conclusion suivante : si déjà le Saint béni soit-Il réserve [une part] à Yaâqov dans ce monde qui ne lui appartient pas, a fortiori dans le monde futur qui lui revient."

Ce midrache montre une fois de plus l'erreur de jugement de Éssaw quant à la destination des deux mondes. L'erreur voudrait que le partage soit radical. Aussi rigoureux qu'il puisse être, l'on ne saurait imaginer Yaâqov obligé de quitter ce monde pour vivre dans le monde futur. Au nom de quoi Éssaw pourrait-il réclamer de Yaâqov un renoncement volontaire de tout ce qui appartient à ce monde ?

Dans l'esprit de Yaâqov, ôlam ha-ba, le monde futur, est le monde de l'esprit, le monde de la Tora. Ainsi, pour le mériter, faut-il investir dans ce monde tous les efforts pour étudier la Tora et pratiquer les mitswot. Ce monde est nécessaire pour gagner son entrée dans le monde futur. C'est par des efforts soutenus et acharnés fournis dans ce monde que Yaâqov peut accéder à la vie du monde futur.

En effet, les prescriptions divines ne sauraient s'appliquer que dans le monde terrestre, le monde matériel. Ainsi faut-il comprendre la michena : "Point de farine, point de Tora". Car la Tora ne saurait se réaliser dans un monde immatériel. Plusieurs mitswot ne peuvent avoir de sens sans le support matériel de ce monde.

Cependant, Yaâqov a raison de choisir l'autre ôlam, l'autre monde, qui n'est accessible que grâce aux sacrifices que l'homme consent dans ce monde. Aussi dit-il à Êssaw que dans ôlam ha-ba il n'y a ni manger ni boire. Autrement dit, pour mériter ôlam ha-ba il est nécessaire de sacrifier et renoncer à tous les plaisirs de ce ôlam.

Êssaw est de ceux qui sont incapables de concevoir un monde sans les plaisirs sensibles et immédiats. Il ne veut pas vivre pour le lendemain, il entend profiter du présent. Toute promesse n'est pas prise en compte par Éssaw. Dans une telle perspective, il n'est nullement question de lui demander des sacrifices. Ainsi faut-il comprendre la différence entre la bénédiction que Yitshaq adresse à Éssaw et celle qu'il réserve à Yaâqov. Ainsi, s'adressant à Yaâqov, Yitshaq dit:

## "Puisse D'ieu t'enrichir de la rosée des cieux et des sucs de la terre".

Pourquoi le nom Èl'ohim, D'ieu, qui indique la rigueur et la justice, demande Rachi? Parce que D'ieu ne donnera à Yaâqov que selon la justice. Seulement si cela est dû, D'ieu donnera la rosée; sinon, Il ne la donnera pas. En revanche, à Êssaw, Yitshaq dira:

#### "Une grasse contrée sera ton domaine".

Que Éssaw soit juste ou impie, D'ieu la lui donnera. Éssaw est incapable de supporter la rigueur et la justice divines." Yaâqov se contente de la promesse. La récompense concerne le futur non le présent. Il saura être patient même quand la justice divine s'applique dans toute sa rigueur.

Lors de leur rencontre, Éssaw est surpris. Quoi ? Yaâqov accède à la richesse! Parti seul, il revient avec femmes, enfants, troupeaux, serviteurs et servantes ? Éssaw ne peut se contenir: "Qu'est-ce que toute cette troupe, venant de ta part, que j'ai rencontrée ?" Éssaw ne peut comprendre que Yaâqov puisse acquérir les biens de ce monde. Ces biens sont réservés à Éssaw!

Il est vrai que Êssaw exprime par deux fois sa surprise. Déjà :

"En levant les yeux, il vit les femmes et les enfants et dit : Que te sont ceux-là ? [Yaâqov] répondit : Ce sont les enfants dont D'ieu a gratifié ton serviteur". Déjà Rabbi Yaâqov Abouhatsira voit dans l'exclamation de Êssaw, que te sont ceux-là?, l'anagramme de Èl'ohim, en deux mots et inversés, pour faire sentir à Yaâqov combien il doute de sa piété puisqu'il a épousé quatre femmes dont deux sont sœurs. Pour Êssaw, le nombre de femmes de Yaâqov, à lui seul, suffit pour affirmer qu'il n'est pas l'homme tsaddiq et parfait qu'il veut laisser entendre. Par ailleurs, le nom de D'ieu apparaissant en lettres désordonnées, montre que Yaâqov a dû faillir au niveau de la perfection du bérit mila, l'alliance de la circoncision.

Mais Yaâqov, dans sa réponse, remet les faits dans leur optique. "Les enfants dont Èl'ohim, a gratifié ton serviteur". Èl'ohim apparaît tel qu'il faut l'écrire pour bien souligner que Yaâqov n'a pas, certes, failli. De plus, s'il devait épouser quatre femmes c'est bien parce qu'il était appelé à engendrer douze fils. Yaâqov est tsaddig et parfait.

Pourquoi la richesse ? Yaâqov invoque également la présence des enfants. Eux ont besoin de vivre même si Yaâqov renonce au monde matériel, les enfants ne sont nullement concernés par l'engagement du père. Rachi, au début de la sidra, rapporte que Êssaw ne devait pas marquer sa surprise devant la richesse acquise par Yaâqov. Il dit à ce propos :

"J'ai eu bœuf et âne..." Mon père m'avait dit :"De la rosée des cieux et de la fertilité de la terre". Ceci ne vient ni du ciel ni de la terre."

Mais la réponse de Yaâqov est celle qui convient à un homme qui n'a d'autres valeurs que celles que le monde matériel procure. Éssaw comprend en effet qu'un être humain vivant dans un monde matériel ne peut renoncer aux valeurs de ce monde. C'est ce que Yaâqov dit : D'ieu m'a donné selon mes besoins pour vivre dans ce monde.

Yaâqov développe ainsi la vertu de la histapéqoute, du contentement. Se contenter de ce que l'on possède constitue la véritable richesse. Éssaw ne se suffit pas de ce qu'il possède. Il veut toujours plus. Il ne se contente à aucun moment de ce qu'il a. Il a tout mais il ne possède rien. Éssaw dit à Yaâqov: "J'en ai amplement", indiquant son désir de vouloir plus. En revanche, Yaâqov dit à Éssaw: "Je possède suffisamment". Parce que tourné vers le monde futur, Yaâqov n'attache de l'importance et n'accorde de valeur à ses biens que dans la mesure où ils lui permettent de servir D'ieu. Aussi Éssaw songe-t-il à la récompense du tsaddiq qui, sacrifiant ce monde pour ne viser que ôlam ha-ba, ne manque de rien dans ce monde. En fait, toute sa récompense reste entière pour le monde futur.