### Quelles sont les 7 Lois Noahides ?

Les 7 Lois Noahides sont des règles que nous devons tous respecter, indépendamment de qui nous sommes ou d'où nous venons. Sans ces sept choses, il serait impossible à l'humanité de vivre ensemble en harmonie.

## 1 Ne profaner en aucune façon l'unicité de D.ieu.

Reconnaissez qu'il existe un D.ieu unique qui attache de l'importance à ce que nous faisons et désire que nous prenions soin de Son monde.

#### 2 Ne maudissez pas votre Créateur.

Quelle que soit votre colère, ne vous en prenez pas verbalement à votre Créateur.

#### 3 Ne commettez pas de meurtre.

La valeur de la vie humaine ne peut être mesurée. Détruire une seule vie humaine revient à détruire le monde entier, car pour cette personne, le monde a cessé d'exister. Il s'ensuit qu'en soutenant une seule vie humaine, vous soutenez un univers entier.

**4 Ne mangez pas le membre d'un animal encore vivant.** Respectez la vie de toutes les créatures de D.ieu. En tant qu'êtres intelligents, nous avons le devoir de ne pas causer de douleur indue aux autres créatures.

#### 5 Ne volez pas.

Quels que soient les avantages que vous recevez dans ce monde, assurez-vous qu'aucun d'entre eux ne se fait au détriment de quelqu'un d'autre.

#### 6 Maîtrisez et canalisez la libido humaine.

L'inceste, l'adultère, le viol et les relations homosexuelles sont interdits.

La cellule familiale est le fondement de la société humaine. La sexualité est la source de la vie et rien n'est donc plus sacré que l'acte sexuel. C'est pourquoi, lorsque celui-ci est l'objet d'abus, rien ne peut être plus avilissant et destructeur pour l'être humain.

# 7 Établir des tribunaux et assurer la justice dans notre monde.

Avec chaque acte de justice, aussi petit soit-il, nous restaurons l'harmonie de notre monde, le synchronisant avec un ordre supérieur. C'est pourquoi nous devons respecter les lois établies par notre gouvernement pour la stabilité et l'harmonie du pays. Les lois faites par les humains peuvent changer en fonction des circonstances. Mais les lois faites par le Créateur de toutes les âmes de toutes les époques restent les mêmes pour tous les hommes à tous moments.

Si nous appliquions ces lois simplement parce qu'elles ont un sens pour nous, alors nous les changerions, selon notre convenance. Nous serions notre propre dieu. Mais lorsque nous comprenons qu'il s'agit des lois d'un D.ieu suprême, nous comprenons qu'elles ne peuvent être modifiées, tout comme Lui ne change pas.

Rav Menahem Posner membre de l'équipe de "Questions au Rabbin" de Chabad.org

# **HORAIRES DES PRIÈRES**

| Vendredi 3 Heshvan 28 octobre,           |         |
|------------------------------------------|---------|
| KORBANOT 06H40 Hodou                     | 07h 00  |
| Minha suivi de Arbit                     | 17h 30  |
| Allumage                                 | 17h 30  |
| Samedi                                   |         |
| Chahrit, Hodou                           | 09h 00  |
| Tehilim, Minha suivi de Séoudat Chlichit | 16h50   |
| Arbit, Fin du Chabbat                    | 18h 32  |
| <b>Dimanche</b>                          |         |
| Chahrit hodou                            | 08:15   |
| Minha/Arbit                              | 17h 40  |
| Lundi au jeudi                           |         |
| Chahrit Hodou                            | 07:00   |
| Minha/Arbit                              | 17h 40  |
| Vendredi 10 Heshvan 4 novembre           |         |
| Chahrit Hodou                            | 07h 00, |
| Minha/Arbit                              | 17h 20  |
| Allumage                                 | 17h 20  |

## Nahaloth

Samedi 4 Heshvan, 29 octobre

David Lallouz Z'L'Père de Joel Lallouz

Lundi 6 Heshvan, 1er novembre

David ben Nissim Z'L, frère de Lévy Abraham

Yehouda Assouline Z'L, père de Ayouch

Assouline

Mardi 7 Heshvan, 2 novembre

Nicole Zohra Bat Esther Z'L, soeur de Roger Azoulay Benjamin Niddam bar Rachel Z'L, frère d'Emile Niddam

**David Azoulay Z'L',** mari de Colette Azoulay

Mercredi 8 Heshvan, 3 novembre

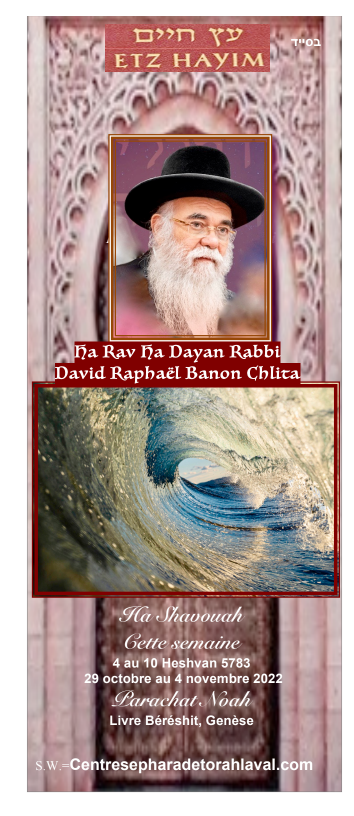
Yekotiel Chokroun Z'L, père d'Eric Chokron

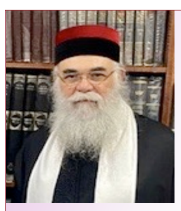
Allo Ohayon Z'L, mere de Gerard Ohayon

vendredi 10 Heshvan, 4 novembre

**Huguette Cohen bat Esther Z'L,** soeur de Roger Azoulay

Yossef Altit Z'L' père de Mieille Altit Abissidan Fortuna Amselem Z'L', Tante de Sam Serfaty





NOAH, par notre Rav, Rabbi David R. Banon Chalita, juge au Beth Din de Montréal

Extraits de ses Dvar Torah

Noah est l'une des personnes les plus fascinantes de Tanach, c'est pour aucune autre raison que le Tout-Puissant l'a choisi pour relancer l'humanité à la suite du déluge. Le dernier verset de Parachat Béréchit explique pourquoi Hachem a fait ce choix : " Et Noah a trouvé grâce aux yeux de Hachem".

Quelle était la source de ce statut spécial? Le premier verset de notre paracha nous aide à répondre à cette question : « Ce sont les générations de Noah ; Noah était un homme juste, parfait dans ses générations; Noah a marché avec le Tout-Puissant ».

Noah a marche avec le Tout-Puissant ».

La première partie de ce passouk contient le mot "dans ses générations". Bien que les sages talmudiques, incluant Rashi, débattent pour savoir si ce terme a une connotation positive ou négative, le Ramban adopte une position résolument positive :

L'explication la plus satisfaisante, selon le sens simple, est qu'il [Noah] était la seule personne juste de ses générations; il n'y avait pas de personne juste, parfaite dans sa génération à part lui. De même, "Car c'est toi [Noah] que j'ai vu être tsaddik - juste devant moi dans cette génération" - il n'y avait personne

moi dans cette génération" - il n'y avait personne d'autre qui méritait d'être sauvé dans cette génération. Il déclare « dans ses générations » parce que de nombreuses générations se sont écoulées depuis le moment où les gens ont commencé à corrompre leurs voies, et il n'y avait pas de justes sur terre à part lui.

Ici, le Ramban cite le deuxième des deux exemples dans Séfér Béréchit où le mot « tzaddik » est mentionné en référence à Noah : « Car c'est toi [Noah] que j'ai vu être tzaddik - juste - devant cette génération » le répéter une fois de plus ? Nos sages abordent cette question établissant un parallèle facilement négligé entre Noah et Abraham Abinou :

« Et Noé l'a fait ; selon tout ce que Dieu lui a commandé..., car c'est toi que j'ai vu comme un homme juste (tzaddik) devant moi. La grandeur d'Abraham était basée sur sa ferme croyance dans les promesses de D'ieu... Abraham s'est souvent retrouvé dans des situations où il a été ridiculisé en raison de sa foi. Par conséquent, avec toutes les réalisations d'Abraham, le seul attribut que Dieu loue explicitement est sa croyance pure : « Et il crut au Seigneur, et il le lui imputa à justice.. La croyance de Noé a été testée de la même manière - il a construit une arche pendant de nombreuses années, expliquant aux spectateurs que D'ieu était sur le point de détruire le monde, alors qu'ils se moquaient de lui avec dérision. Malgré tous les obstacles et les railleries de ses contemporains, Noé n'a pas dérogé à l'ordre de D'ieu. Une fois que Noé a clairement démontré sa croyance en achevant l'arche, Dieu a donc remarqué sa justice.

Une différence significative existe entre les deux moments où Noah est étiqueté tzaddik : « Noah ish tzaddik .... », représente « Noah le tzaddik potentiel. » Alors qu'il avait des middot (caractéristiques éthiques) et une foi en Hachem , Noah n'avait pas encore relevé le défi de la emouna (la foi) sous le feu, c'est-à-dire le mépris du reste du monde pour avoir maintenu ses positions théologiques apparemment incompréhensibles. " démontrant son emouna en action en achevant la construction de l'arche, malgré la dérision de ses pairs, son niveau de tziddkut (justice) a changé. Maintenant, il était " Noah le vrai tzaddik ", et " D'ieu a donc remarqué sa droiture."

Noah apparaît comme le précurseur d'Abraham Abinou car, comme Abraham, il a refusé de se laisser influencer par les innombrables détracteurs et mensonges de son époque. Malgré les obstacles devant lui, Noah a toujours "marché avec le Tout-Puissant".

La Torah nous dit que Noé n'entra pas dans l'arche jusqu'à la toute dernière minute, quand la pluie tombait déjà. On peut saluer son optimisme, ou on peut souligner (comme le fait Rachi) à quel point il avait peu de foi dans les paroles de D.ieu.

La Torah rapporte également que, même après que les eaux du Déluge aient reculé et que la terre eût séché, Noé ne quitta pas l'arche jusqu'à ce que D'ieu le lui ait expressément ordonné. On peut le considérer timoré, ou on peut admirer (comme le font nos sages) son obéissance : D'ieu lui avait ordonné d'entrer dans

l'arche et il y demeura donc jusqu'à ce que D'ieu lui dise d'en sortir.

La première chose que fit Noé pour développer la terre rendue stérile qu'il trouva au sortir de l'arche fut de planter un vignoble, de faire du vin et de s'enivrer. On peut être consterné par sa légèreté, ou applaudir sa détermination à insuffler un peu de joie et de gaieté dans un monde désolé.

Noé vécut 950 ans, suffisamment longtemps pour faire tout de travers et tout comme il faut.

Nous sommes tous des descendants de Noé. Noé est un descendant d'Adam, donc nous sommes tous aussi les fîls d'Adam. Mais le terme utilisé par le Talmud et la Halakha (la loi juive) pour désigner l'humanité dans son ensemble est Bnei Noa'h (« Fils de Noé »). Les sept lois universelles de morale qui s'imposent à tout être humain (qui interdisent l'idolâtrie, le blasphème, le meurtre, le vol, l'adultère et l'inceste et la cruauté envers les animaux, et ordonnent la mise en place de tribunaux de justice) sont appelées « les Sept Lois Noa'hides », même si six d'entre elles avaient déjà été ordonnées à Adam.

Nous aussi, nous vivons à une époque de défis incessants. Puissions-nous, comme Noah, avoir la force de surmonter les obstacles sur notre chemin, en actualisant notre emouna en actions justes, et ainsi marcher toujours avec le Tout-Puissant. Adam fut le premier homme. Noé fut le premier être humain.

